
Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

100 

 

Maskulinitas Tokoh-tokoh Pria dalam Cerpen Onna no Inai 

Otokotachi Karya Haruki Murakami 
 

Safira Salsabila1), Fithyani Anwar2) 

 

Universitas Hasanuddin1,2) 
*)Surel Korespondensi: : fithyani@unhas.ac.id  

 

Kronologi naskah  

Diterima: 30 November 2025; Direvisi: 4 Desember 2025; Disetujui: 14 Desember 2025 

 
 

ABSTRAK: Penelitian ini menganalisis representasi maskulinitas dalam antologi cerpen Onna no Inai 

Otokotachi (Lelaki-lelaki Tanpa Perempuan) karya Haruki Murakami dengan menggunakan kerangka 

tujuh area maskulinitas yang dikemukakan Janet S. Chafetz, yaitu penampilan fisik, fungsional, seksual, 

emosional, intelektual, interpersonal, dan karakter personal. Selain itu, penelitian ini juga menautkan 

hasil analisis dengan konsep maskulinitas dalam masyarakat Jepang, khususnya figur salaryman. 

Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan sosiologi sastra, melalui 

pembacaan teks, identifikasi data, dan interpretasi makna dalam konteks sosial budaya Jepang. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa lima tokoh utama—Kafuku, Kitaru, Dokter Tokai, Habara, dan Kino—

merepresentasikan area maskulinitas secara beragam. Tidak semua tokoh memenuhi seluruh kategori 

maskulinitas Chafetz, melainkan hanya aspek tertentu yang dominan. Misalnya, Dokter Tokai menonjol 

dalam aspek penampilan fisik dan intelektual, Kino dalam aspek fungsional dan interpersonal, 

sementara Kafuku lebih banyak digambarkan melalui dimensi emosional dan karakter personal. Di sisi 

lain, representasi tersebut beririsan dengan konstruksi maskulinitas masyarakat Jepang, terutama figur 

salaryman yang disiplin, bertanggung jawab, dan menekan ekspresi emosional. Dengan demikian, 

penelitian ini menegaskan bahwa maskulinitas dalam karya Murakami bersifat parsial dan kontekstual, 

sekaligus merefleksikan realitas sosial Jepang kontemporer. Antologi ini tidak hanya menyoroti 

idealisasi maskulin, tetapi juga menampilkan kerentanan dan kesepian laki-laki sebagai konsekuensi 

dari tuntutan gender dan budaya. 
 

Kata kunci: Haruki Murakami, Kesusastraan Jepang, Onna no Inai Otokotachi, Sosiologi 
 

 

ABSTRACT: This study analyzes the representation of masculinity in Haruki Murakami’s short story 

anthology Onna no Inai Otokotachi (Lelaki-lelaki Tanpa Perempuan) using Janet S. Chafetz’s 

framework of seven areas of masculinity: physical appearance, functional, sexual, emotional, 

intellectual, interpersonal, and personal character. In addition, the study relates the findings to the 

concept of masculinity in Japanese society, particularly the figure of the salaryman. The research 

applies a qualitative descriptive method with a sociological literary approach, through textual reading, 

data identification, and interpretation of meanings within the Japanese socio-cultural context. The 

findings reveal that the five main characters—Kafuku, Kitaru, Dr. Tokai, Habara, and Kino—represent 

masculinity in diverse ways. Not all characters fulfill all seven categories of Chafetz’s masculinity, but 

rather emphasize certain dominant aspects. For instance, Dr. Tokai stands out in terms of physical 

appearance and intellectual capacity, Kino in functional and interpersonal aspects, while Kafuku is 

mostly portrayed through emotional and personal character dimensions. These representations intersect 

with the construction of masculinity in Japanese society, especially the salaryman ideal, characterized 

by discipline, responsibility, and emotional restraint. Thus, the study highlights that masculinity in 

Murakami’s works is partial and contextual, reflecting contemporary Japanese social realities. The 

anthology not only illustrates masculine ideals but also depicts men’s vulnerability and loneliness as 

consequences of cultural and gender expectations. 

 

Kata kunci: Haruki Murakami, Japanese Literature, Onna no Inai Otokotachi, Sociology 
 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
mailto:fithyani@unhas.ac.id


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

101 

 

 

PENDAHULUAN  

Gender sebagai konstruksi sosial 

membentuk peran dan perilaku laki-laki 

maupun perempuan dalam konteks masyarakat 

tertentu (Chafetz, 2006). Maskulinitas, yang 

merepresentasikan sifat ideal laki-laki, 

mencakup tujuh area menurut Chafetz, yaitu 

fisik, fungsional, seksual, emosional, 

intelektual, interpersonal, dan karakter personal. 

Dalam budaya Jepang, bentuk maskulinitas 

mengalami pergeseran dari citra samurai 

tradisional yang gagah berani dan penuh 

tanggung jawab hingga sosok salaryman 

modern yang disiplin dan rasional (Matsuo, 

dikutip dalam Drajat, 2017). Fenomena 

maskulinitas juga kerap hadir dalam karya 

sastra karena sastra merefleksikan kehidupan 

manusia dengan nilai sosial-budaya yang 

melekat (Sumardjo & Saini, 1991). Haruki 

Murakami, novelis kontemporer Jepang, 

menyoroti persoalan gender melalui antologi 

cerpen Onna no Inai Otokotachi (2014), yang 

diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia 

menjadi Lelaki-lelaki Tanpa Perempuan (2022). 

Antologi ini menampilkan tokoh laki-laki dalam 

relasi problematis dengan perempuan, serta 

menggambarkan kerapuhan dan kesepian 

mereka setelah ditinggalkan, sehingga penting 

dikaji sebagai representasi maskulinitas Jepang 

kontemporer. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah 

membahas isu maskulinitas dari berbagai 

perspektif. Amalia (2020) menemukan 

perbedaan maskulinitas laki-laki difabel 

dibandingkan laki-laki tanpa keterbatasan fisik, 

sementara Airlangga (2017) menekankan 

kekuatan fisik dan kepemimpinan tokoh Saitama 

dalam One Punch Man. Arinta (2021) 

menunjukkan ciri maskulinitas pada tokoh 

perempuan dalam drama Mr. Sunshine, 

sedangkan Rizky dan Muharudin (2023) 

menelaah ekspresi emosional tokoh utama dalam 

Lelaki-lelaki Tanpa Perempuan. Satmoko 

(2024) mengkaji pesan moral dalam antologi 

yang sama, sementara Noviana dan Wulandari 

(2017) menganalisis respon penonton terhadap 

maskulinitas dan femininitas dalam anime Kimi 

no Na wa dan menemukan bahwa persepsi 

generasi muda cenderung cair. Kajian-kajian 

tersebut menunjukkan bahwa meskipun antologi 

Murakami sudah diteliti dari sisi psikologi sastra 

maupun pesan moral, analisis khusus mengenai 

representasi maskulinitas dengan kerangka tujuh 

area Chafetz masih jarang dilakukan. 

  

DISKUSI 

TEORI 

Sosiologi Sastra 

Sosiologi sastra memandang karya sastra 

sebagai produk masyarakat yang 

merepresentasikan kehidupan sosial, budaya, 

dan politik. Swingewood (dalam Wiyatmi, 

2013) menegaskan bahwa sosiologi berfokus 

pada lembaga dan proses sosial, sementara 

Damono (1979) menyebut bahwa sastra dan 

sosiologi memiliki objek kajian yang sama, 

yakni hubungan manusia dalam masyarakat. 

Perbedaannya terletak pada pendekatan: 

sosiologi bersifat objektif-ilmiah, sedangkan 

sastra lebih subjektif dan emosional dalam 

menggambarkan kehidupan. Dengan demikian, 

karya sastra dapat dibaca sebagai refleksi 

pengalaman sosial pengarang maupun pembaca.  

 

Maskulinitas  

Maskulinitas merupakan konstruksi 

sosial-budaya yang mendefinisikan ideal laki-

laki sebagai sosok kuat, rasional, ambisius, dan 

dominan (Connell, 2005). Konstruksi ini 

diturunkan lintas generasi, membebankan 

norma dan harapan tertentu kepada laki-laki 

sejak lahir (Dermatoto, 2010). Namun, konsep 

maskulinitas tidak statis, melainkan berubah 

mengikuti perkembangan sosial dan budaya, 

bahkan dapat dimiliki oleh perempuan. Chafetz 

(2006) mengelompokkan maskulinitas ke dalam 

tujuh area: fisik, fungsional, seksual, emosional, 

intelektual, interpersonal, dan karakter personal. 

 

Maskulinitas dalam Masyarakat Jepang 

Maskulinitas Jepang mengalami 

pergeseran dari figur samurai yang berani dan 

bertanggung jawab ke model salaryman modern 

yang disiplin dan berorientasi kerja (Suzuki, 

2003). Selain salaryman, muncul figur ikumen 

atau “family men” yang terlibat dalam 

pengasuhan anak (Vassalo dalam Ikumen 

Project, 2010), serta sōshokukei danshi atau 

“herbivore men” yang menolak nilai maskulin 

hegemonik dengan memilih gaya hidup santai 

dan ekspresif (Fukasawa, 2006). Variasi bentuk 

ini menunjukkan bahwa maskulinitas di Jepang 

tidak tunggal, melainkan kontekstual, 

dipengaruhi perubahan ekonomi, sosial, dan 

budaya 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

102 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

sosiologi sastra (Endraswara, 2011) dengan 

metode deskriptif kualitatif (Sugiyono, 2013). 

Analisis difokuskan pada representasi 

maskulinitas lima tokoh utama dalam antologi 

Murakami menggunakan kerangka tujuh area 

maskulinitas Chafetz (2006). Tahapan penelitian 

meliputi pembacaan teks, identifikasi data, 

pengelompokan berdasarkan kategori, dan 

interpretasi makna dalam konteks sosial-budaya 

Jepang, mengikuti model interaktif Miles, 

Huberman, dan Saldaña (2014). Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya 

mendeskripsikan perilaku tokoh, tetapi juga 

menafsirkan keterkaitan antara maskulinitas dan 

kesepian dalam karya Murakami sebagai refleksi 

realitas sosial Jepang kontemporer.  

 

HASIL PENELITIAN  

Analisis dalam penelitian ini 

menggunakan teori tujuh area maskulinitas yang 

dikemukakan oleh Janet S. Chafetz (2006), yaitu 

penampilan fisik, fungsional, seksual, emosional, 

intelektual, interpersonal, dan karakter personal. 

Ketujuh area ini berfungsi sebagai kerangka 

kerja untuk mengidentifikasi representasi sifat-

sifat maskulin yang melekat pada tokoh-tokoh 

pria dalam cerpen-cerpen Haruki Murakami. 

Pendekatan ini dipilih karena maskulinitas 

tidak hanya merepresentasikan identitas laki-laki 

secara individual, tetapi juga menggambarkan 

tekanan sosial dan ekspektasi budaya yang 

membentuk perilaku mereka. Dengan demikian, 

analisis tidak berhenti pada deskripsi karakter, 

melainkan menafsirkan bagaimana ideal 

maskulin yang ditampilkan justru berkontribusi 

terhadap rasa kesepian, keterasingan, atau 

kegagalan relasi dengan perempuan. Oleh sebab 

itu, bagian pembahasan ini akan menguraikan 

setiap area maskulinitas pada tokoh pria dalam 

antologi Onna no Inai Otokotachi dengan 

menyoroti keterkaitan antara konstruksi 

maskulinitas dan kondisi kesepian yang mereka 

alami. 

1. Representasi Penampilan Fisik 

Menurut Chafetz (2006), maskulinitas 

dapat dilihat dari penampilan fisik seperti tubuh 

atletis, kuat, dan jantan. Penampilan semacam 

ini tidak hanya memengaruhi kepercayaan diri 

seorang pria, tetapi juga membentuk citra 

sosialnya di hadapan orang lain, khususnya 

dalam relasi dengan perempuan. Dalam konteks 

sastra, tubuh pria yang kuat dan terpelihara 

sering dijadikan simbol vitalitas dan daya tarik 

maskulin (Poedjianto, 2014). Salah satu tokoh 

yang merepresentasikan hal tersebut adalah 

Dokter Tokai dalam cerpen Organ Mandiri. Ia 

digambarkan berusia 52 tahun, belum menikah, 

namun tetap rajin berolahraga di gym demi 

mempertahankan postur tubuhnya. Hal tersebut 

dapat dilihat pada kutipan berikut: 

 

Data 1: 

渡会は五十二歳になるが、これまで結婚し

たことはない。。。頭髪もまだしっかり残

っているし(白髪は少し目立ち始めたが)、

あちこちに多少の余分な肉はついてきたも

のの、熱心にジムに通って若い頃の体形を

なんとか維持している。 

（Murakami, 2016 : 157 ＆ 159） 

Tokai wa go jū ni-sai ni naruga, kore made 

kekkon shita koto wanai. … Tōhatsu mo mada 

shikkari nokotte irushi (shiraga wa sukoshi 

medachi hajimetaga), achikochi ni tashō no 

yobun'na niku wa tsuite kita mono no, nesshin ni 

jimu ni tōtte wakai koro no taikei o 

nantoka iji shite iru. 

 

“Tokai berusia lima puluh dua tahun, tapi belum 

pernah nikah. ….. Rambutnya pun masih cukup 

lebat (meski sedikit mulai beruban); walaupun 

daging berlebih mulai gampang timbul sana sini 

di tubuhnya, ia rutin berolahraga di gym dengan 

susah payah demi mempertahankan bentuk 

tubuhnya seperti saat masih muda.”.  

(Murakami, 2022: 87-88) 

 

Upaya Tokai menjaga fisiknya 

mencerminkan kebutuhan sosial untuk tetap 

tampil menarik, terlebih posisinya sebagai 

dokter kecantikan yang berhadapan dengan 

banyak perempuan. Namun, di balik penampilan 

bugar itu, Tokai justru memilih hidup sendiri dan 

tidak pernah berkomitmen dalam hubungan, 

sehingga tubuh ideal yang ia bangun tidak 

berfungsi untuk membentuk kedekatan 

emosional, melainkan sekadar citra. 

Dengan demikian, representasi fisik Tokai 

memperlihatkan paradoks maskulinitas dalam 

masyarakat Jepang modern. Penampilan pria 

yang sehat dan menarik memang memenuhi 

standar ideal maskulin, namun tidak menjamin 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

103 

 

keberhasilan dalam relasi personal. Justru, 

kesibukan merawat tubuh dan citra sering 

menjadi kompensasi atas kesepian yang dialami 

tokoh. Hal ini menegaskan bahwa kesepian 

dalam antologi Onna no Inai Otokotachi tidak 

semata-mata disebabkan oleh ketiadaan 

pasangan, tetapi juga oleh tuntutan maskulinitas 

yang menekankan citra fisik tanpa mengatasi 

kerentanan emosional. 

 

2. Representasi Fungsional 

Menurut Menurut Brannon dan Kimmel 

(dalam Pudjianto, 2014), maskulinitas secara 

fungsional tercermin dalam kemandirian, 

kepercayaan diri, orientasi publik, dan 

kemampuan mencapai status sosial. Chafetz 

(2006) menegaskan bahwa pria maskulin adalah 

mereka yang berperan sebagai pencari nafkah, 

bertanggung jawab atas kebutuhan keluarga 

maupun dirinya sendiri.  

Dalam budaya Jepang modern, identitas 

maskulinitas fungsional sering dikaitkan dengan 

figur salaryman—pekerja keras yang disiplin, 

loyal, dan menghabiskan sebagian besar 

hidupnya untuk perusahaan (Endo, 2023). Salah 

satu contoh jelas terdapat pada tokoh Kino dalam 

cerpen Kino. Ia digambarkan bekerja selama 17 

tahun di sebuah perusahaan peralatan olahraga 

sebelum akhirnya membuka usaha bar dengan 

tabungan pribadi. Hal tersebut dapat dilihat pada 

kutipan berikut: 

 

Data 2: 

木野はスポーツ用品を販売する会社に十七

年勤めた。会社では主にランニング・シュ

ーズ卒業 を 担当した。彼の仕事は、全国

のスポーツ用品店に少し でも多く商品を置

いてもらうことであり、また一人でも多く

の第一線で活躍する アスリートに自社のシ

ューズを履いてもらうことだった。 

（Murakami, 2016: 287） 

Kino wa supōtsu yōhin o hanbai suru kaisha ni 

jū nana-nen tsutometa. Kaishade wa omoni 

ran'ningu shūzu sotsugyō o tantō shita. Kare no 

shigoto wa, zenkoku no supōtsu yōhin-ten ni 

sukoshi demo ōku shōhin o oite morau kotodeari, 

matahitori demo ōku no daiissen de katsuyaku 

suru asurīto ni Jisha no shūzu o haite 

morau kotodatta. 

 

Kino pernah bekerja di sebuah perusahaan yang 

menjual peralatan olahraga selama tujuh belas 

tahun. … Di perusahaan itu ia terutama bertugas 

menjual sepatu lari. Misinya adalah 

mengumpulkan sebanyak mungkin toko 

peralatan olahraga di seluruh Jepang yang 

bersedia menjual produk perusahaannya, juga 

mencari sebanyak mungkin atlet terkemuka yang 

mau memakai sepatu buatan perusahaannya.  

(Murakami, 2022: 170) 

 

Dedikasi jangka panjang Kino terhadap 

pekerjaannya memperlihatkan nilai disiplin dan 

tanggung jawab khas pria salaryman. Namun, 

kesetiaan profesional ini justru menyisakan 

ruang kesepian dalam kehidupan pribadinya; 

setelah pernikahannya gagal, Kino memilih 

mengasingkan diri dengan membuka bar sebagai 

bentuk pelarian. Hal ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan dalam ranah fungsional tidak 

otomatis membawa kebahagiaan emosional. 

Dengan demikian, representasi 

maskulinitas fungsional dalam antologi Onna no 

Inai Otokotachi memperlihatkan paradoks: para 

tokoh tampak produktif, bekerja keras, dan 

dihormati secara sosial, tetapi tetap terjebak 

dalam kesendirian. Kesepian mereka berakar 

dari konstruksi maskulinitas yang menuntut 

peran fungsional tanpa memberi ruang bagi 

kebutuhan emosional, sehingga pekerjaan 

berfungsi sebagai kompensasi, bukan solusi bagi 

keterasingan yang mereka alami. 

 

3. Representasi Seksual 

Chafetz (2006) menjelaskan bahwa salah satu 

area maskulinitas dapat dilihat melalui aspek 

seksual, yakni bagaimana pria dituntut untuk 

aktif, percaya diri, dan berinisiatif dalam 

menjalin hubungan dengan lawan jenis. Pria 

maskulin digambarkan agresif dan berani 

mengambil peran dominan dalam relasi seksual 

(Pudjianto, 2014). Namun, dalam konteks 

masyarakat Jepang, representasi maskulinitas 

seksual mengalami pergeseran. Pria Jepang pada 

umumnya masih dianggap dominan dalam relasi, 

misalnya dengan mengambil inisiatif mengajak 

berhubungan, membayar makan malam, atau 

memberikan hadiah. Akan tetapi, pada dekade 

terakhir, faktor sosial dan ekonomi 

menyebabkan sebagian pria cenderung pasif dan 

menunda pernikahan. Selain itu, beban kerja 

yang berat membuat mereka kelelahan dan 

kehilangan gairah seksual, bahkan beberapa 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

104 

 

merasa kurang percaya diri dalam menjalin 

hubungan intim (Gavan, 2022). 

Representasi maskulinitas seksual dapat 

ditemukan dalam beberapa cerpen Murakami. 

Dalam Drive My Car, Kafuku digambarkan aktif 

secara seksual, baik selama hampir dua puluh 

tahun pernikahannya maupun setelah istrinya 

meninggal. Ia tetap menjalin hubungan dengan 

beberapa perempuan, meskipun ia mengakui 

bahwa keintiman tersebut tidak pernah mampu 

menandingi kebahagiaan yang ia alami bersama 

istrinya (Murakami, 2022). Hal ini menunjukkan 

sisi maskulin Kafuku, tetapi juga 

memperlihatkan kesepiannya yang tidak 

terselesaikan melalui relasi seksual semata. 

Sebaliknya, dalam Yesterday, tokoh Kitaru 

justru memperlihatkan keraguan dan rasa tidak 

percaya diri. Hal tersebut dapat dilihat pada 

kutipan berikut: 

 

Data 3: 

「それが、あかんねん。子供の頃からよう

知ってるからな、服を脱がせた り、身体を 

撫でたり触ったり、あらためてそういうこ

とをするのが、なんか決まり悪いん

や。。。」               （Murakami, 2016: 108） 

 

`Sore ga, akan nen. Kodomo no koro kara yō 

shitterukarana-fuku o nugasetari, karada o 

nadetari sawattari, aratamete sō iu koto o suru 

no ga, nanka kimari waruin ya...' 

 

“Itu lho, masalahnya. Karena aku kenal baik 

sama dia dari TK, membuka pakaiannya, 

mengelus atau menyentuh badannya, atau 

melakukan hal semacam itu sebagai laki dan 

perempuan terasa agak nggak nyaman buatku. 

…”.                                  (Murakami, 2022: 58)  

 

Kedekatannya dengan Erika sejak kecil 

membuatnya sulit bersikap dominan, sehingga ia 

cenderung pasif dan gagal memenuhi ekspektasi 

maskulinitas seksual. Sementara itu, dalam 

Organ Mandiri, Dokter Tokai digambarkan aktif 

menjalin hubungan dengan banyak perempuan 

tanpa ikatan yang jelas. Baginya, kualitas lebih 

penting daripada kuantitas, tetapi pola tersebut 

sekaligus mencerminkan ketidakmampuannya 

membangun komitmen jangka panjang 

(Murakami, 2022). 

Dengan demikian, cerpen-cerpen 

Murakami memperlihatkan bahwa maskulinitas 

seksual tidak selalu berbanding lurus dengan 

keberhasilan menjalin hubungan. Kafuku yang 

aktif, Tokai yang agresif, maupun Kitaru yang 

pasif pada akhirnya sama-sama berhadapan 

dengan kesepian. Hal ini menegaskan bahwa 

standar maskulinitas seksual yang dilekatkan 

masyarakat tidak sepenuhnya mampu menjawab 

kebutuhan emosional pria, sehingga 

meninggalkan celah antara citra maskulin dan 

realitas psikologis mereka. 

  

4. Representasi Emosional 

Dalam konstruksi maskulinitas, laki-laki 

dituntut untuk menekan perasaan dan 

menghadapi situasi sulit secara rasional tanpa 

menampilkan kelemahan emosional (Chafetz, 

2006). Pada antologi Onna no Inai Otokotachi, 

aspek ini direpresentasikan melalui lima tokoh 

pria dengan ragam respons terhadap pengalaman 

emosional mereka. 

Kafuku dalam Drive My Car 

menampilkan kendali emosi ketika mengetahui 

perselingkuhan istrinya. Ia tetap menjalani hidup 

seolah tidak terjadi apa-apa, bahkan memeluk 

istrinya di ranjang meski hatinya terkoyak. 

Sebagai aktor, ia terbiasa menyembunyikan 

perasaan di balik peran, sehingga tampak 

maskulin secara emosional, meskipun represi 

tersebut menjebaknya dalam kesepian 

(Murakami, 2022). Hal ini dapat dilihat pada 

kutipan berikut:  

 

Data 4: 

しかし想像することにも増して苦しいのは、

妻の抱えている秘密を知りつつ、自分がそ

れを知っていることを相手に悟られないよ

うに、普通に生活を送ることだった。胸を

激しく引き裂かれ、内側に目に見えなりわ

いない血を流しながら、顔にいつも穏やか

な微笑みを浮かべていること。何ごともな

かったように日常的な 雑事をこなし、何気

ない会話を交わし、ベッドの中で妻を抱く

こと。おそらく普通の生身の人間にできる

ことではない。          （Murakami, 2016: 165） 

 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

105 

 

Shikashi sōzō suru koto ni mo mashite kurushī no 

wa, tsuma no kakaete iru himitsu o shiritsutsu, 

jibun ga sore o shitte iru koto o aite ni satora 

renai yō ni, futsū ni seikatsu o okuru kotodatta. 

Mune o hageshiku hikisaka re, uchigawa ni me 

ni mie nariwai nai chi o nagashinagara,-gao ni 

itsumo odayakana hohoemi o ukabete iru koto. 

Nanigoto mo nakatta yō ni nichijō-tekina zatsuji 

o konashi, nanigenai kaiwa o kawashi, beddo no 

naka de tsuma o daku koto. Osoraku futsū no 

namami no ningen ni dekiru kotode wanai.  

 

Akan tetapi, yang lebih sulit dari 

membayangkan adalah menjalani kehidupan 

sehari-hari dengan wajar tanpa disadari oleh 

istrinya bahwa Kafuku mengetahuinya. Saat 

dadanya terkoyak dan darah tak kasat mata 

meleleh dalam dirinya, mukanya harus 

menyunggingkan senyum tenang. Seolah tidak 

terjadi apa-apa, ia melakukan berbagai kegiatan 

rutin sehari-hari, berbincang-bincang ringan, 

dan memeluk istrinya di atas ranjang. Barangkali 

semua itu tak kan dapat dilakukan oleh manusia 

biasa yang nyata.                                (Murakami, 

2022: 17) 

 

Sebaliknya, Habara dalam Syahrazad 

menunjukkan ketergantungan emosional pada 

perempuan. Ia sangat cemas bila kehilangan 

Syahrazad, bahkan menyadari bahwa yang ia 

butuhkan bukan sekadar hubungan seksual, 

melainkan kedekatan intim yang membuatnya 

merasa hidup. Ketidakmampuannya 

menghadapi kemungkinan kehilangan ini 

menunjukkan lemahnya kontrol emosi, sehingga 

ia digambarkan tidak maskulin. Hal tersebut 

dapat dilihat pada kutipan berikut:  

 

Data 5: 

もし何らかの事情で、シェエラザー

ドがもうここを訪れることができなくなっ

たら、彼は外界との連絡を一切絶たれ、文

字通り陸の孤島に一人で取り残されてしま

うことになる。           (Murakami, 2016: 230) 

Moshi nanrakano jijō de, sheerazādo ga mō 

koko o otozureru koto ga dekinaku nattara, kare 

wa gaikai to no renraku o issai tata re, mojidōri 

riku no kotō ni hitori de torinokosa rete shimau 

koto ni naru. 

 

Seandainya karena suatu hal Syahrazad tidak 

bisa lagi berkunjung, hubungan antara Habara 

dan dunia luar akan terputus total hingga ia 

tinggal seorang diri …. Yang mengusik hati 

Habara adalah bahwa jika situasi itu terjadi, ia 

tidak bisa lagi bercakap-cakap dengan 

Syahrazad di ranjang.  

(Murakami, 2022: 135-136) 

 

Tokoh lain memperlihatkan variasi 

respons emosional. Kitaru (Yesterday) 

menghilang setelah dikhianati kekasihnya, 

memilih pelarian daripada konfrontasi. Dokter 

Tokai (Organ Mandiri) kehilangan kendali total 

hingga jatuh sakit setelah ditinggalkan kekasih, 

sehingga gagal mempertahankan maskulinitas 

emosional. Sementara itu, Kino (Kino) mula-

mula menekan kesedihannya setelah dikhianati, 

tetapi akhirnya menerima kenyataan dan 

menangis. 

Dengan demikian, representasi emosional 

dalam antologi ini menunjukkan bahwa para 

tokoh pria tidak sepenuhnya mampu memenuhi 

standar maskulinitas. Kafuku tampak tegar 

namun rapuh, Habara terlalu bergantung, Tokai 

hancur, Kitaru menghindar, dan Kino akhirnya 

berdamai dengan emosinya. 

 

5. Representasi Intelektual 

Aspek intelektual dalam maskulinitas, 

menurut Chafetz (2006), merujuk pada 

kemampuan seorang pria untuk berpikir logis, 

rasional, dan objektif dalam menghadapi 

persoalan hidup. Dalam Onna no Inai 

Otokotachi, representasi intelektual dapat 

ditemukan pada tiga tokoh utama: Kafuku dari 

cerpen Drive My Car, Kitaru dari cerpen 

Yesterday, dan Dokter Tokai dari cerpen Organ 

Mandiri. Kafuku menunjukkan 

intelektualitasnya melalui strategi rasional saat 

berinteraksi dengan Takatsuki, selingkuhan 

istrinya. Sementara itu, Kitaru memperlihatkan 

pemikiran praktis dengan memutuskan untuk 

tidak melanjutkan ujian masuk universitas dan 

memilih jalur hidup sesuai dengan minatnya, 

yakni kuliner dan budaya Kansai. 

Representasi intelektual paling kuat 

terlihat pada Dokter Tokai. Sebagai seorang ahli 

bedah plastik dan pemilik klinik di Roppongi, ia 

dituntut memiliki kecerdasan, kehati-hatian, 

serta kemampuan analitis yang tinggi. Hal itu 

dapat dilihat pada kutipan berikut:  

 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

106 

 

Data 6: 

職業は美容整形外科医。六本木で「渡会美

容クリニック」を経営している。。。クリ

ニックの経営はきわめて順調で、高い年収

を得ている。育ちも良く、物腰も上品 で、

教養もあり、話題も豊富だ。。。 

(Murakami、2016: 158) 

 

Shokugyō wa biyō seikeigeka-i. Roppongi de 

`Tokai biyō kurinikku’ o keiei shite iru… 

Kurinikku no keiei wa kiwamete junchōde, takai 

nenshū o ete iru. Sodachi mo yoku, monogoshi 

mo jōhinde, kyōyō mo ari, wadai mo hōfuda… 

 

Profesinya ahli bedah plastik. Ia mengelola 

Klinik Kecantikan Tokai di Roppongi. …. Ia 

mampu mengelola klinik dengan sangat baik 

sehingga ia pun punya penghasilan tinggi. 

Berasal dari keluarga baik-baik, berbudi bahasa 

halus, berpengetahuan luas dan kaya akan topik 

pembicaraan. ….              (Murakami, 2022: 88) 

 

Deskripsi ini menegaskan bahwa 

keberhasilan Tokai bukan hanya karena warisan 

ayahnya, tetapi juga karena kerja keras dan 

intelektualitas yang ia miliki untuk menjaga 

reputasi kliniknya. Selain itu, Tokai dikenal 

berhati-hati dalam hubungan personal; ia 

menasihati pasangan kencannya untuk tidak 

gegabah dan selalu berpikir logis agar terhindar 

dari masalah. 

Dengan demikian, meskipun Kafuku dan 

Kitaru turut memperlihatkan sisi intelektual, 

Tokai merepresentasikan bentuk maskulinitas 

intelektual yang paling menonjol. Ia tidak hanya 

berhasil dalam bidang profesional, tetapi juga 

menggunakan kecerdasan praktisnya dalam 

mengendalikan situasi pribadi, sehingga 

mengukuhkan posisinya sebagai figur pria 

maskulin yang rasional dan cerdas. 

 

6. Representasi Interpersonal 

Aspek interpersonal maskulinitas merujuk 

pada sikap bertanggung jawab, disiplin, mandiri, 

dominan, berjiwa pemimpin, dan individualis 

(Chafetz, 2006). Dalam kumpulan cerpen Onna 

no Inai Otokotachi, keempat tokoh pria—

Kafuku, Dokter Tokai, Habara, dan Kino—

memperlihatkan dimensi interpersonal dengan 

variasi yang berbeda. Kafuku, misalnya, tidak 

mampu mengkonfrontasi perselingkuhan 

istrinya sehingga kurang menunjukkan dominasi. 

Sebaliknya, Dokter Tokai digambarkan sebagai 

sosok yang mandiri; ia dapat mengurus rumah 

tangganya sendiri meski memiliki jadwal 

profesional yang sibuk. Habara juga 

menampilkan kemandirian, meskipun hidup 

dalam keterbatasan gerak, ia tetap mampu 

memenuhi kebutuhan sehari-hari tanpa banyak 

bergantung pada orang lain. 

Tokoh yang paling menonjol dalam aspek 

interpersonal adalah Kino. Dalam salah satu 

adegan, ketika terjadi keributan di barnya, Kino 

merasa harus mengambil tanggung jawab penuh 

untuk menjaga ketertiban. Hal tersebut dapat 

dilihat pada kutipan berikut: 

   

Data 7: 

この場うまく収めなくては、と木野は思っ

た。ここは彼が進んで責任をとらなくては

ならない場所なのだ。。。「なんだ、おま

えはえらそうに、人の話の邪魔をしやがっ

て」と大きな男が太く乾いた声で言った。 

彼らはどちらも高級そうなスーツを着てい

たが、近くでよく見るとその仕立ては上品

とは言いがたいものだった。本物のやくざ

ではないが、それに近い筋かもしれない。 

(Murakami, 2016: 294-296) 

 

Kono ba umaku osamenakute wa, to Kino wa 

omotta. Koko wa kare ga susunde sekinin o 

toranakute wa naranai bashona noda. `Na nda, 

omae wa era-sō ni, hito no hanashi no jama o shi 

ya gatte’ to ōkina otoko ga futoku kawaita koe de 

itta. Karera wa dochira mo kōkyū-sōna sūtsu o 

kiteita ga, chikaku de yokumiruto sono shitate 

wa jōhin to wa ii gatai monodatta. Honmono no 

yakuzade wa naiga, soreni chikai suji kamo 

shirenai.  

 

Situasi buruk ini harus ditangani dengan baik, 

batin Kino. Sekaranglah saatnya untuk 

mengambil inisiatif dan bertanggung jawab. 

Kino mendatangi meja kedua lelaki itu dan 

meminta kepada mereka dengan ramah … “Apa 

kamu, Cuma sok tahu, seenaknya mengganggu 

diskusi orang,” tukas si lelaki besar dengan suara 

yang dalam dan kering. 

（Murakami, 2022:173） 

 

Meskipun merasa cemas menghadapi dua 

pelanggan yang tampak berbahaya, Kino tetap 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

107 

 

maju untuk menyelesaikan situasi tersebut. 

Tindakan ini menegaskan dirinya sebagai sosok 

maskulin yang berani, bertanggung jawab, dan 

memiliki jiwa kepemimpinan. Dengan 

demikian, meskipun keempat tokoh sama-sama 

menunjukkan sisi interpersonal, representasi 

paling jelas tampak melalui keberanian dan 

inisiatif Kino. 

 

7. Representasi Karakter Personal 

Aspek terakhir maskulinitas menurut 

Chafetz adalah karakter personal yang 

mencakup ambisi, agresivitas, kebanggaan, 

kompetitivitas, moralitas, serta sikap tegas dan 

percaya diri (Chafetz, 2006). Dalam Onna no 

Inai Otokotachi, dua tokoh yang menonjol dalam 

aspek ini adalah Kafuku dari cerpen Drive My 

Car dan Dokter Tokai dari cerpen Organ 

Mandiri. 

Kafuku digambarkan sebagai aktor 

profesional yang cukup berhasil meski bukan 

bintang utama. Hal ini tampak ketika ia 

memutuskan menyewa sopir pribadi meski 

biayanya berat. Keputusan tersebut 

mencerminkan ambisinya untuk tetap menjaga 

profesionalisme dan menunjukkan pencapaian 

personal. Sementara itu, Dokter Tokai lebih jelas 

memperlihatkan ambisi besar dan konsistensi. Ia 

menempuh pendidikan kedokteran, melatih diri 

sebagai ahli bedah plastik, dan sukses mengelola 

klinik warisan ayahnya. Tekadnya menunjukkan 

semangat kompetitif yang sejalan dengan etos 

kerja keras masyarakat Jepang. Hal tersebut 

dapat dilihat pada kutipan berikut:  

 

Data 8: 

私は美容で何の疑問も持たずに仕事に励ん

できました。医科大学の形成外科で研修を

受け、最初は父の仕事を助手として手伝い、

父が目を悪くして引退してからは、私がク

リニックの運営にあたってきました。 

(Murakami, 2022: 104-105) 

 

`Watashi wa biyō de nani no gimon mo motazu 

ni shigoto ni hagende kimashita. Ika daigaku no 

keisei geka de kenshū o uke, saisho wa chichi no 

shigoto o joshu to shite tetsudai, chichi ga me o 

waruku shite intai shite kara wa, watashi ga 

kurinikku no un’ei ni atatte kimashita. 

 

“Selama ini saya bekerja keras sebagai seorang 

dokter bedah plastik tanpa pernah punya 

keraguan sama sekali. Saya mendapat pelatihan 

dalam bidang bedah plastik di universitas 

kedokteran, lalu awalnya saya membantu 

pekerjaan ayah saya sebagai asistennya. 

Kemudian, setelah ayah saya pensiun karena 

kondisi matanya sudah tidak memadai, saya 

yang mengambil alih pengelolaan klinik. 

Barangkali terdengar sombong, tapi kemampuan 

saya sebagai seorang ahli bedah bisa dikatakan 

cukup tinggi.” 

(Murakami, 2022: 104-105)  

 

Dalam konteks sosial-budaya Jepang, 

representasi Kafuku dan Tokai berhubungan 

dengan figur salaryman modern yang identik 

dengan kerja keras, disiplin, dan ambisi untuk 

mempertahankan status. Jika Kafuku 

mencerminkan stabilitas sederhana, Tokai 

menampilkan ambisi dan kompetitivitas tinggi, 

keduanya sama-sama menegaskan maskulinitas 

melalui pencapaian personal dalam dunia 

profesional 

 

SIMPULAN 

Antologi Onna no Inai Otokotachi karya 

Haruki Murakami merepresentasikan beragam 

bentuk maskulinitas melalui lima tokoh utama, 

yakni Kafuku (Drive My Car), Kitaru 

(Yesterday), Dokter Tokai (Organ Mandiri), 

Habara (Syahrazad), dan Kino (Kino). Analisis 

menggunakan kerangka tujuh area maskulinitas 

Janet S. Chafetz menunjukkan bahwa tidak 

semua tokoh memenuhi seluruh aspek tersebut, 

melainkan hanya beberapa kategori yang 

dominan seperti intelektual, interpersonal, 

emosional, maupun seksual. Hal ini 

memperlihatkan bahwa maskulinitas dalam 

cerpen Murakami bersifat parsial dan 

kontekstual, serta tidak sepenuhnya sesuai 

dengan konsep ideal yang dibangun oleh Chafetz. 

Selain itu, hasil penelitian juga 

menegaskan bahwa representasi maskulinitas 

dalam karya Murakami beririsan dengan konsep 

maskulinitas masyarakat Jepang, khususnya tipe 

salaryman yang menekankan disiplin, tanggung 

jawab, dan pengekangan emosi. Meskipun 

bersifat fiktif, kisah para tokoh mencerminkan 

realitas sosial mengenai relasi gender dan 

kesepian pria modern Jepang. Dengan demikian, 

penelitian ini mengisi kekosongan kajian 

maskulinitas dalam sastra kontemporer Jepang, 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea


Vol. 7 No. 2 Tahun 2025 halaman 100-108 

e_ISSN: 2657-1757 
Idea Sastra Jepang 

//https://journal.unpak.ac.id/index

.php/I 

 

 

 

 

108 

 

sekaligus memberikan kontribusi pada kajian 

gender dan sastra melalui penerapan teori 

Chafetz dalam konteks budaya Jepang. 

 

REFERENSI 

Chafetz, J. S. (2006). Handbook of the sociology 

of gender. Springer. 

https://doi.org/10.1007/0-387-36218-5 

Connell, R. W. (2005). Masculinities (2nd ed.). 

University of California Press. 

Cook, E. (2020). Masculinities studies in Japan. 

Routledge. 

Damono, S. D. (1979). Sosiologi sastra: Sebuah 

pengantar ringkas. Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa. 

Dermatoto, A. (2010). Maskulinitas Jawa: 

Kodrat, budaya, dan kekuasaan. LKiS. 

Drajat, A. (2017). Pementasan Berusaiyu no 

Bara oleh Takarazuka Revue: Reaksi 

terhadap maskulinitas dan femininitas 

Jepang. Jurnal Cikini, 47. 

https://jurnalcikini.ikj.ac.id/index.php/jur

nalcikini/article/view/47/31 

Drajat, T. (2017). Maskulinitas dalam budaya 

Jepang modern. Ombak. 

Endo, Y. (2023, Juli 14). 人々の共感を得られ

る、インクルーシブな「男らしさ」

を表現したビジュアルとは？ 時代と

ともに変化する「男性像」【後編】. 

Pen Online. https://www.pen-

online.jp/article/013575.html 

Endraswara, S. (2011). Metodologi penelitian 

sastra: Epistemologi, model, teori, dan 

aplikasi. CAPS (Centre for Academic 

Publishing Service). 

Fukasawa, M. (2006). Sōshokukei danshi no 

sedai: Danshi keitai no shinryaku [The 

generation of herbivore men: The 

invasion of male form]. Nikkei Business 

Online. 

Gavan, P. (2022). Japanese gender norms and 

their impact on male attitudes toward 

women. Emerald Publishing. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. 

(2014). Qualitative data analysis: A 

methods sourcebook (3rd ed.). SAGE 

Publications. 

Murakami, H. (2022). Lelaki-lelaki tanpa 

perempuan (T. S. Lintang, Trans.). 

Kepustakaan Populer Gramedia. (Original 

work published 2014). 

Murakami, H.(2014) Onna no Inai Otoko Tachi. 

Bungei Shunju 

Noviana, F., & Wulandari, R. (2017). 

Maskulinitas dan femininitas dalam anime 

Kimi no Na wa: Kajian respon pemirsa. 

KIRYOKU: Jurnal Studi Kejepangan, 

1(4), 10–19. 

https://doi.org/10.14710/jksa.v1i4.43-54 

Poedjianto, B. (2014). Maskulinitas dalam 

budaya populer Jepang. Kanisius. 

Rizky, T., & Muharudin, E. (2023). Bentuk 

ekspresi emosional tokoh utama dalam 

kumpulan cerpen Lelaki-lelaki tanpa 

perempuan karya Haruki Murakami: 

Kajian psikologi sastra. Ruang Kata: 

Journal of Language and Literature 

Studies, 3(2), 125–133. 

https://doi.org/10.53863/jrk.v3i02.893 

Satmoko, A. A. (2024). Pesan moral dalam 

kumpulan cerpen Lelaki-lelaki tanpa 

perempuan karya Haruki Murakami 

(Skripsi, Universitas Muhammadiyah 

Malang). 

Stibbe, A. (2004). Health and the social 

construction of masculinity. Men and 

Masculinities, 6(1), 31–52. 

https://doi.org/10.1177/1097184X032574

41 

Sugiyono. (2013). Metode penelitian kuantitatif, 

kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Sumardjo, J., & Saini, K. M. (1991). Apresiasi 

kesusastraan. PT Gramedia Pustaka 

Utama. 

Suzuki, N. (2003). Men and masculinities in 

contemporary Japan: Dislocating the 

salaryman doxa. Routledge Curzon. 

Swingewood, A. (1972). The sociology of 

literature. Paladin. 

Wiyatmi. (2013). Sosiologi sastra: Teori dan 

kajian terhadap sastra Indonesia. Ombak. 

  

 

http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
http://https/journal.unpak.ac.id/index.php/Idea
https://doi.org/10.1007/0-387-36218-5
https://jurnalcikini.ikj.ac.id/index.php/jurnalcikini/article/view/47/31
https://jurnalcikini.ikj.ac.id/index.php/jurnalcikini/article/view/47/31
https://www.pen-online.jp/article/013575.html
https://www.pen-online.jp/article/013575.html
https://doi.org/10.14710/jksa.v1i4.43-54
https://doi.org/10.53863/jrk.v3i02.893
https://doi.org/10.1177/1097184X03257441
https://doi.org/10.1177/1097184X03257441

